GOLDEN
SCRIPTS

OLTIN
BITIGLAR

2024 Vol. 4

uuuuuuuuu
goldenscripts.tsuull.uz



GOLDEN
SCRIPTS

OLTIN
BITIGLAR



BOSH MUHARRIR
Shuhrat Sirojiddinov

BOSH MUHARRIR
O‘RINBOSARI

Karomat Mullaxo‘jayeva

MAS’UL KOTIB
0zoda Tojiboyeva

TAHRIR HAY'ATI

Karl RayxI (Germaniya)
Isa Habibeyli (Ozarbayjon)
Seyhan Tanju (Turkiya)
Almaz Ulvi (Ozarbayjon)
Benedek Peri (Vengriya)
Vahit Turk (Turkiya)

Teymur Kerimli (Ozarbayjon)
Eunkyung Oh (Koreya)

Nazef Shahrani (AQSh)
Bogijon To'xliyev
Muhammadjon Imomnazarov
Bilol Yujel (Turkiya)
Qosimjon Sodiqov

Zulxumor Xolmanova
Mustafa O‘ner (Turkiya)
Nurboy Jabborov

G‘aybulla Boboyorov
Kimura Satoru (Yaponiya)
Imran Ay (Turkiya)

Aftondil Erkinov

Nadir Mamadli (Ozarbayjon)
Rashid Zohidov

Otabek Jo‘raboyev

Bulent Bayram (Turkiya)
Qo‘ldosh Pardayev
Nodirbek Jo‘raqo‘ziyev
Oysara Madaliyeva

Hilola Nazirova

MUNDARIJA

MATNSHUNOSLIK

Zilola Shukurova, Muattar Ahmedova
“Qisasi Rabg‘uziy” asari nusxalari va ularning
matniy-qiyosiy tadqiqi

Saydakbarxon Valiyev
“Nahju-l-farodis” asarida keltirilgan qirq hadis
vaularning giyosiy-tekstologik tahlili

Munavvar Olimova
Huvaydoning Navoiy g‘azaliga muxammasi
xususida

ADABIYOTSHUNOSLIK

Abdulhamid Qurbonov
“Yusuf va Zulayxo”: farzandlik tuyg‘ularining
tasviri

Riibaba Sirinova
“9dab al-bahs” asari

Sardor Umarov
Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talqin

LINGVISTIKA

Anvarbek Turdialyev
Denov tojiklari nutgida qipchoq va qarluq
shevalariga xos xususiyatlar

Farhad Rahimi
Feragi Soézliigliniin Yanhslar Uzerine I

20

46

60

79

91

109

123



EDITOR IN CHIEF
Shuhrat Sirojiddinov

DEPUTY EDITOR IN CHIEF

Karomat Mullakhojaeva

EXECUTIVE SECRETARY

Ozoda Tojibaeva

EDITORIAL BOARD

Karl Rechl (Germany)

Isa Habibbeyli (Azerbaijan)
Seyhan Tanju (Turkey)
Almaz Ulvi (Azerbaijan)
Benedek Peri (Hungary)
Vahit Turk (Turkey)

Teymur Kerimli (Azerbaijan)
Eunkyung Oh (Korea)

Nazif Shahrani (USA)
Bakijan Tukhliev
Mukhammadjan Imomnazarov
Bilol Yujel (Turkey)
Kasimjan Sadikov
Zulkhumor Kholmanova
Mustafa O'ner (Turkey)
Nurboy Jabborov

Gaybullah Babayarov
Kimura Satoru (Japan)
Imran Ay (Turkey)

Aftandil Erkinov

Nadir Mamadli (Azerbaijan)
Rashid Zahidov

Atabek Juraboev

Bulent Bayram (Turkey )
Kuldosh Pardaev

Nodirbek Jurakuziev

Oysara Madalieva

Hilola Nazirova

CONTENTS

TEXTOLOGY

Zilola Shukurova, Muattar Ahmedova
Manuscript Copies of “Qisas al-Rabghuzi” and
Their Textual-Comparative Study

Saydakbarxon Valiyev

Forty hadiths and their comparative-
textological analysis presented in the work
“Nahju-1-farodis”

Munavvar Olimova
On Huvaydo’s Mukhammas Based on a Ghazal
by Navo'i

LITERATURE

Abdulhamid Qurbonov
“Yusuf and Zulaikha”: description of filial feelings

Rubaba Shirinova
“Adab al-bahs” work

Sardor Umarov
Futuwwa and Literary Creativity: Analysis and
Interpretation

LINGUISTICS
Anvarbek Turdialiev
Kipchak and Karluk Dialectal Features in

the Speech of the Denov Tajiks

Farhad Rahimi
On the Mistakes of Feragi Dictionary

20

46

60

79

91

109

123




Oltin bitiglar — Golden scripts 2024/4

ISSN 2181-9238 91—108

Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talqin
Sardorbek Umarov!

Abstrakt

Mazkur maqola o‘zbek mumtoz va tasavvuf adabiyotining
muhim mavzularidan biri sanalgan futuvvat ilmini yoritishga qaratilgan.
Magolada futuvvatning paydo bo‘lishi, kishilik madaniyati tarixidagi
o'rni, xususan, islomdan oldingi davrdagi holati, islomdan keyingi tadri-
jiy takomili va badiiy adabiyotga ta’siri hamda futuvvat g'oyasining badiiy
transformatsiyalashuvi Alisher Navoiyning “Xamsa” dostoni qahramonlari
misolida poetik tahlil etiladi. Magolada fatiy bilan so‘fiy, darveshlik bilan
javonmardlik g‘oyalari qiyosiy tadqiq etiladi.

Maqolada futuvvatning tarigatmi yoki oqimmi kabi masalala-
riga ilmiy izohlar beriladi. Nubuvvat va futuvvat, futuvvat va valoyat-
ning bir-biriga ta’siri, pir va muridlikning futuvvat bilan bog'liq jihatlari,
futuvvatning badiiy adabiyotga yaqinlashuvi ilmiy asoslanadi.

Kalit so‘zlar: futuvvat, nubuvvat, oqim, tariqat, so'fiy, darvesh,
javonmard, Moniy, zardushtiylik, Avesto, pir va murid.

Kirish

Dunyo madaniyati va adabiy-estetik tafakkuridagi g‘oyaviy-
badiiy taraqqiyotning rivoji bevosita tasavvuf adabiyoti va uning
o‘zagi bo‘lmish futuvvat ilmiga ham daxldordir. Asrlar davomida
Islom madaniyati bagrida rivojlangan futuvvat ilmi o‘zining
mohiyati va ahamiyati bilan tasavvuf ilmining bir bo‘lagi sifatida
rivojlandi.

Futuvvat so‘zining o‘zagi arabcha “fatiy” kalimasidan
olingan bo'lib, umumiy ma'noda “yosh yigit” degan ma'noni
anglatadi. Bu kalima haqgida Husayn Voiz Koshifiy shunday deydi:
“.“fatly” so'zining yosh yigitga nisbat berilishi haqiqatdir, bundan
boshgasi esa majoz, ya'ni ko‘chma ma’nodadir. Majoziy ma’noda
insoniy fazilatlar nuqtayi nazaridan kamolot chegarasini zabt etgan
odamga nisbatan qo‘llaydilar. Va majoz deyilishiga sabab shuki,

"Umarov Sardorbek Akmalovich - Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat
o‘zbek tili va adabiyoti universiteti tayanch doktoranti.

E-pochta: s.umar.91@mail.ru

ORCID ID: 0009-0006-5696-5532

Iqtibos uchun: Umarov S.A. 2024. “Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talqin”. Oltin
bitiglar 4. 91 - 108.

91



Sardor UMAROV

modomiki solik nafs havasi tuzog'ida tabiiy ehtiyojlar bandida
ekan, u go‘yo go‘dakka oxshaydi, nafs martabasidan taraqqiy etib,
dil maqomiga yetishsa, balog‘at ostonasidagi yosh o'spirin qabilida
bo‘ladi. Yosh yigitda qon gaynoq, badan quvvati (jismoniy quvvat)
yetarli bo‘lganidek, javonmardlarda ham insoniy kamolot (bilan
birga) ma'naviy quvvat yetuk darajada bo‘ladi va ushbu martaba-
dagi insonga “fatiy” deydilar” [Koshifiy 2011, 9].

Futuvvat tarixiga doir ilmiy asarlar

Tasavvuf va tavhid ilmining bir bo‘lagi sanalgan futuvvat
ilmi haqida juda ko‘plab fikrlar bildirildi. Mazkur ilmga bag‘ishlab
maxsus futuvvatnoma turkumidagi asarlar yaratildi. Yirik olimlar
va allomalar arab, fors tilida bir gancha kitoblar yozishdi. Jumladan,
Sullamiyning “Tasavvuf wva futuvvat’, Qushayriyning “Risola”,
Sulaymon Uludag‘ning “Futuvvat”, “Odob ul-futuvvat” (Futuvvatlar
odobi), “Orif ul-masrif” (Oriflar foydasi), “Mirsod ul-a’bod”
(Bandalarning mushohada qiladigan joyi), “Haqiqat ul-haqigat”
(Haqgiqat bog‘chalari) risolalarida, Farididdin Attorning “Tazkirat
ul-avliyo”, Jomiyning “Risolayi sayr”, Zariya Isfahoniyning “Zodul
axira” (Oxirat ozuqalari), Husayn Voiz Koshifiyning “Futuvvatnomayi
sultoniy”, Alisher Navoiyning “Nasoyim ul-muhabbat min shamoyil
ul-futuvvat”, Imom Abu Abdurahmon Sulamiyning “Tasavvuf va
uning haqiqati haqida mugaddima”, Shayx Muhammad Sodiq
Muhammad Yusufning “Tasavvuf haqida tasavvur”, Shayx Ahmad
Ibn Muhammad Abdullohning “Axloqus solihiyn (Yaxshilar axloqji)
kabi kitoblarda futuvvatning mazmun-mohiyati va bu sifatga
ega bo‘lgan kishilarning ta'rifi tilga olinadi. Lekin ularni chuqur
bilmasdan turib futuvvatning mazmun-mohiyati, tarixiy taraq-
giyoti, ijtimoiy hayotdagi roli va badiiy adabiyotga ta’siri kabi
masalalarni aniglab bo‘lmaydi.

Futuvvat ilmining lug‘aviy, istilohiy ma’'nolari xususida

Futuvvat ilmi haqida birinchilardan bo‘lib ilk bor asar
yozgan olim - bu Abu Abdurahmon Sulamiydir. Uning ta’riflashi-
cha, futuvvat istiloh sifatida “Allohning amrlariga bo‘ysunmogq,
go‘zal ibodat qilmogq, har ganday yomonliklarni tark etish, zohiriy va
botiniy axlogning eng go‘zaliga amal qilishdir” [Sullamiy 1977, 24].
degan fikrni bildiradi. “Farhangi zaboni tojik” lug‘atida esa “futuv-
vat” sozi (javonmard, saxo, karam) deb izohlanadi [®apxanru
3a60Hu Toyukd 1969, 450]. Husayn Voiz Koshifiy esa “futuvvat”
so'zining lug‘aviy va istilohiy ma’nolariniquyidagicha keltiradi:

92



Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talqin

“Bilgilkim, “futuvvat” so‘zining lug‘aviy ma'nosi “yoshlik” demak,
yosh yigitni “fatiy” derlar. Ba'zilar bu so‘zga izoh berib, futuvvatni
javonmardlik (jo‘'mardlik) deganlar. Istiloh (termin) sifatida futuvvat
deb omma orasida yaxshi sifatlar va namunali axloq bilan mashhur
bo‘lishni aytadilar, shu vajdankim, bunday odam hamisha axloqi bi-
lan o'z kasbdoshlari, toifa-tabagasi orasida mumtoz bo‘ladi. Xos ta’rif
yuzasidan esa futuvvat insoniy fitrat nuri zuhrining nafsoniy belgi-
lari zulmatiga qarshi qo‘yilishi, (shu zulmatni) yorib o‘tishidan ibo-
ratdir. [Koshifiy 2011, 7].

Eronlik olim Sayyid Ja'far Sajjodiyning “Farhangi istilohot va
ta’biroti irfoniy” asarida javonmard istilohiga shunday ta'rif beriladi:
“Javonmard - so‘fiylar istilohida komil orifva o‘zidan kechgan insonga
nisbatan aytiladi. Javonmardlarning yo‘li haqiqat mujohidlarining
yo‘lidan ayrichadir. Ularning ishlari ham o‘zgacha rang-u bo‘yga ega,
ishqglari ham boshqgacha zavg-u shavqqa to‘la. Na ruxsat-u uzr ular-
ning yo‘lini to‘sadi, na vahshat, qo‘rquv saltanati ularni qaytara oladi.
Nuriy, Abu Hamza va Daqqoqni asir olishadi va qatlga buyurishadi.
Jallod shamshirini ko‘tarib kelganida oldinga Nuriy chigadi va oldin
meni boshimni ol, deydi. "Bu qanday botirlik", deb so‘ragan jallodga
Nuriy, jonim birodarlarim uchun qurbon bo‘lsin, deydi...” [Sajjodiy
1370, 294].

Unsurulmaoliy Kaykovus galamiga mansub “Qobusnoma”
asarining 44-bobi juvonmardlikka bag‘ishlangan. Asarda futuvvat
istilohi o‘rnida juvonmardlik so‘zi qo‘llangan bo‘lib, juvonmardlik -
“odamiylik”, “oliyjanoblik” ma'nolarini ifodalagan. “Qobusnoma”da
insonning uch xil sifatga egaligi va ularning biri juvonmardlik ekan-
ligi tilga olinadi: “Bilg‘ilki, odam uch xil sifatga egadir. Barcha shaxs,
u xoh dono, xoh nodon bo‘lsin, shu uch narsa bila xushnuddur. Bu uch
narsaning biri aql, biri rostlik va biri juvonmardlikdir deydi [Kayko-
vus 2015, 183].

Futuvvat so‘zini birinchi bo‘lib, Jafar Sodiq, yana boshqa
manbalarda Fudayl ibn Iyaz qo‘llagan deb ko‘rsatiladi [Kushey-
ri 2021, 230]. Lekin uni birinchi bo‘lib qabul qilgan inson Ma’ruf
Kerhi hisoblanadi [Resat Ongoren 2003, 68]. Ushbu fatiy kalimasi
Qur’onda ham bir necha o‘rinlarda tilga olinadi: “Ular o'z Robbilariga
iymon Kkeltirgan jasur qavm edilar” deya oyat va hadislarda ham
keltiriladi [Uludag 1996, 259]. Qur’oni karimda futuvvat, fato, fatiy,
axiylik tushunchalari juda kop o‘rinlarda qo‘llanadi. Adabiyotshunos
J.Mahmudov futuvvat va axiylik tushunchalari Qur’oni karimda 67
marta qo‘llangan desa, turkiyalik Raxshan Gurel oz tadqiqotida
futuvvat kalimasini Qur'oni karimda 21 o‘rinda (15 ta oyatda)

93



Sardor UMAROV

zikr etilishi, ularda “yosh yigit, shijoatli” mazmunidan tashqari
xizmatkor, pokdomon kanizak, fatvo bermogq, fatvo istamoq, xabar
soramoq, tush ta’bir etmoq kabi fe’l shakllarida qo‘llanganini
keltiradi va ularning qanchalik yuksak ma'noga egaligidan xabardor
giladi hamda futuvvatning tarixiy genizesi aynan Ilohiy kalom bilan
bog'ligligini ko‘rsatadi [Rahsan Gurel 1992, 3,8]. Olima Annamari
Shimmel esa “feta” kalimasini Hazrat Aliga nisbatan qo‘llangan deb
baholaydi [Shimmel 1957, II-T: 197].

Futuvvat va nubuvvat masalasi

Futuvvat tarixiga nazar tashlansa, bashariyat tarixida
nubuvvat xayliga qo‘shilgan har bir payg‘ambarlar avval nubuvvat
bilan, keyin esa futuvvat axloqi bilan ziynatlandilar. Javonmard-
lar goh so‘fiy ko'rinishida, goh avliyo ko‘rinishida, goh shayx va pir
ko‘rinishida hayot kechirgan. Abdurahmon Jomiyning “Nafohat ul-
uns”, Alisher Navoiyning “Nasoyim ul-muhabbat shamoyin ul-fu-
tuvvat” nomli tazkirasida ko‘plab shayxlarning eng go‘zal axloqi
futuvvat ekanligi ko‘p o‘rinlarda tilga olinadi. Javonmardlikning
eng go'zal sifati biror ishni qilishda faqat jidd-u jahdning o‘zi emas,
balki boshqalarga oliyhimmatli bo‘lishlilikdir. Bu haqgida Ja'far b.
Muhammad b. Nusayr Xuldiy Havvosning keltirishicha, javonmard-
lik 0z nafsini xor, musulmonlar hurmatini uluq bilmakdir. Va ham
ul debdurkim, oliyhimmat bo‘l! Zotan kishini jidd-u jahd emas, oliy-
himmat kamolga yetishtiradi [Navoiy 2001, 118].

Futuvvat insonning ichki fitrati bilan bog‘liq ruhiy-ma'naviy
kuchdir. Insoniylikning birinchi belgisi iymon bo‘lib, iymon insonni
hayvondan ajratib turadi. Odamiylik, ya'ni javonmardlikning o‘zak
yadrosi ham aslida iymon sanaladi. Hazrat Navoiy ham odamiylik-
ning birinchi belgisi iymon ekanligini “Hayrat ul-abror” dostoning
1-magqolatida alohida ta’kidlaydi:

Kimki jahon ahlida inson erur,
Bilki nishoni anga imon erur.
kkck
Ulki hadu rasm qo‘yar mantiqiy,
Toki bu hayvoni bila notiqiy [Navoiy 1991, 100].

Futuvvat yoki javonmardlik adabiyotlarda ilmmi, tarigatmi
yoki ogimmi degan masala ham mavjud. Tasavvufshunos Usmon Tu-
rarning keltirishicha, “Futuvvat tashkiloti tuzilish jihatidan tariqat-
larga oxshaydi. Maslakdagi bosqichlar, har bir kasbning mavjudligi,
bu maslakka kirganlarning kundalik hayotlarini tartibga solgan fu-
tuvvatnomalarning borligi va boshqa jihatlar - bu ogimni muayyan

94



Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talgin

bir tarigatga o‘xshatadi.” [Usmon Turar 1999, 97]. Olim futuvvat-
ni diniy-tasavvufiy ilm jihatiga emas, ko‘proq ma'lum bir maqsad
doirasida uyushgan ijtimoiy guruh manfaatlarini istifoda etadigan
oqim sifatida olib garaydi. Husayn Voiz Koshifiy futuvvatni tarigat-
ning bir bo‘lagi deya izohlaydi. Futuvvat tasavvufning amaliy ko‘rin-
ishi bo‘lganligi uchun u fagat bir tarigatning maslak g‘oyalarining
umumiy yig‘indisi emas, balki barcha tarigat-u ogimlarning maslak
g‘oyalarini ifoda etadi. Shu sababli ham barcha tariqatning vakillari
futuvvat axloqi bilan o‘zlarini xulglantirishgan. Bir kuni Abduqodir
Giyloniy (gqaddasa sirrahu) hazratlaridan so‘ralgan: “Ey Abduqo-
dir, shayxing kim?” Javob berayaptiki: “Oldinlari Shayx Hammod
Dabbos edilar. Hozir esa ikki dengizdan suv ichmoqdaman. Birinchi-
si nubuvvat dengizi, ikkinchisi futuvvat dengizidir. Ya'ni Muhammad
Mustafo (s.a.v) ning nubuvvat dengizidan va hazrat Ali (karramal-
lohu vajhahu)ning futuvvat dengizidan suv ichmoqdaman” [Tasav-
vuf va nagshbandiylik 2019, 150].

Xulosa qilib aytganda, nubuvvat va valoyat ahlining axloqiy
sifati va hol darajasini bildiruvchi futuvvat ilmini fagat tariqat yoki
oqimning ozi deb qabul qilish futuvvatning diniy-tasavvufiy maz-
mun-mohiyatidan biroz uzoqlashtiradi. Futuvvat ilmi diniy garash-
lar doirasida sof axloqiy ilm, tasavvuf doirasida o‘rganilsa tariqat,
ijtimoiy-siyosiy kuch sifatida olib garalganda, oqimdir degan
xulosaga kelish mumkin.

Futuvvat ilmi insonga berilgan axloqiy sifat bo‘lib, bu sifat
avvalo, Allohning O‘zidan payg‘ambarlarga, keyin avliyolarga,
pirlarga, podshohlarga va bani bashariyatga berilgan fazilatdir.
Shuning uchun ham so'fiylar payg‘ambarlardan meros qolgan
futuvvat axloqqa ega bo‘lishga har doim intilganlar.

Payg‘ambarlarning hayot yo‘li va ular bilan bog‘liq nubuvvat
va futuvvat masalasi arab, fors va turk olimlari tomonidan ham
atroflicha o‘rganilgan [Peygamber ve fiitiivvet, 2017]. Ammo tasav-
vufning futuvvat bilan, so‘fiylikning esa fatiylik bilan bog‘ligligi
jihatlari to‘liq tadqiqot doirasida o‘rganilmagan.

Islom, so‘fiylik va futuvvat masalasiga doir mulohazalar

So'fiylik va fatiylik masalasining tarixiy ildizlari ko‘proq
payg‘ambarimiz Muhammad Mustafo (s.a.v) vafotlaridan keyin
hokimiyat tepasiga kelgan xalifalik davri bilan bog‘liqdir. Xalifa Abu
Bakr Siddiq va Umar hukmronligi davrida payg‘ambar sunnatiga
gattiq amal qilindi. O‘sha davr jamiyatida odamlar oddiy yashar. Boy
va kambag‘al ham teng haqg-huquqqga ega edi. Hattoki, xalifa Abu

95



Sardor UMAROV

Bakr va Umar ham oddiy fagirona hayot kechirar edi. Ammo Usmon
zamoniga kelib, jamiyat qatlamlari orasida o‘zgarishlar paydo bo‘ldi.
Odamlar sinfiy boy va kambag‘alga ajrala boshladi. Hukmdor Usmon
shaxsiy yerlar, minglab qo'y va tuyalarga egalik qilardi. Usmon
zamonida yaqin qarindoshlari ham asta-sekinlik bilan boylik ort-
tirishga kirishdi. Bu esa jamiyatdagi ba’zi bir toifalarning xalifalik-
ka nisbatan nafratini kuchaytirdi. Usmon vafotidan so‘ng, xalifalik
taxti Ali ibn Abu Tolib qo‘liga o‘tdi. Ma'lum bir muddat xalifalik te-
pasida turgan Aliga nisbatan qarshiliklar paydo bo‘ldi. Ali hokimi-
yati tugatilishi bilan Xalifalik davri ham oz poyoniga yetdi. Endi ta-
rix sahnasida hijriy 661-yilda Ummaviylar sulolasidan Muoviya ibn
Abu Sufyon hokimiyat tepasiga keldi. Muoviya taxtiga rahna solishi
mumkin bo‘lgan xalifalik avlodlarini birma-bir yo‘q qilishga kirish-
di. Aynigsa Ali va uning avlodlari juda qattiq ta’qibga uchradi. Xalifa
Muoviya hokimiyati diniy asoslardan chetga chiqib dunyoviylashib
ketdi. U hokimiyatini saqlab qolish uchun tartib-qoidalar ishlab chig-
ishi lozim edi. Payg‘ambarimiz Muhammad Mustafo (s.a.v) davrida
dunyoviy qonun qoidalarga deyarli ehtiyoj yo‘q edi. Chunki Qur’oni
Karim va vahiyning o‘zi butun arab jamiyatini boshqarishda dastu-
rilamal edi. Mazkur muammoni anglagan ummaviylar sulolasi xalq
ichidan chiggan yoki boshqa yerlardagi hadislarni bilgan kishilarni
(ular tobeinlar deb yuritilgan) o‘z atrofiga yig‘ishni boshladi. Natija-
da muhaddislik shakllandi. Lekin muhaddislar ichidan ham muhad-
dislarga va ummaviylarga qarshi kishilar paydo bo‘ldi. Bular tarixda
zuhdlar (zohid, ya'ni ibodat qilivchi), obid, darveshlar deb ataldi. VII
asr o‘rtalarida zohidlik harakati sifatida gayd etilgan Muhammad
bin Karrom boshchiligida «as’hobi zuhd va taabbud», ya'ni «zuhd
va ibodat ahli harakati» ham, arabcha istilohda «futuvvat» deb
nomlanganligi ham bejiz emas edi [Sirojiddinov 2011, 87].

VII-VIII asrlarda ummaviylar hokimiyatining tugashi
va Abbosiylar xalifaligi boshlanishi paytlariga to‘g'ri kelar edi.
Zohidlar hamma narsani yaxshilik va yomonlik; halol va haromga
ajrata boshladilar. Butun hayotlarini toat-ibodatga bag‘ishladilar.
[lk zohidlarning uyushmasi Abu Hoshim tomonidan Ramla shahrida
tashkil etilgan. Bu uyushmaga a'zo bo‘lgan zohidlar ortasidagi
falsafiy qarashlar ikki xil yo‘nalishda rivojlandi. Biri Qur’on va
hadisga amal qilib, xilvatga yuzlanib jannat orzusida Allohga zuhd
giluvchilar bo‘lsa, ikkinchisi ozlik menidan qutulib zavq va muhabbat
bilan Alloh jamoliga yetish umidida faqir va darvishona yashovchi
zohidlar edi. Ikkinchi guruh zohidlarining hayot yo'li so‘fiylik bi-
lan bog‘lanib, so‘fiylikning rivojlanishiga zamin hozirladi. Boyazid

96



Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talqin

Bistomiy, Uvays Qaraniy, Mansur Halloj, Ibrohim Adham, Robiya
Adaviyalar, Zunnun Misriylar shular jumlasidandir.

Futuvvat tashkilotlarining shakllanish tarixi

Futuvvatning ma’lum bir guruh tabaqalardan tashkil
topgan uyushmaga aylanish davri zohidlik davri bilan birgalikda
kechdi. Umuman futuvvat g'‘oyasini ma’lum bir tashkilotning maslak
g‘oyasiga aylantirishning tarixiy asoslari haqida dunyo olimlari
o‘rtasida turli xil ixtiloflar mavjud. Turkiy xalglar tarixini islomgacha
va ilk islom davridagi holatini manbalar asosida tadqiq etilsa, bu
davrda buddaviylik, zardushtiylik, moniylik kabi din va oqimlar
turkiy xalglarning madaniyati, ma’naviyati va falsafiy tafakkuriga
kuchli ta’sir etganligini ko‘rish mumkin. Turkiy xalqlarning
islomgacha va ilk islom davri hayotida ham futuvvat va javonmard-
lik g‘oyalari mavjud edi. Masalan, Zardushtiylikning muqaddas ki-
tobi sanalgan “Avesto”’ning bosh g‘oyasi sanalgan “Ezgu fikr, ezgu soz
va ezgu amal” g‘oyasi aynan javonmardlik tariqatining ayni mohiyati
istifoda etadi. “Avesto”da javonmardlik hagida shunday fikrlar bor:

“~ Ey, Mazda!

Sening Olam Shahriyoringdan manzur bo‘lguvchi ezgu
qudrating qaysidir? Menga va mening yoronlarimga atalgan Sening
ajr-mukofoting nedir?

- Ey, Ahura!

Ashah - Haqiqat va Ezgu Niyat nurlari ostida yumushla-
rimizning hal bo‘lmog‘, ishlarimizning olg‘a bosmog'i uchun javon-
mardlar huzurida ayon-u oshkor bo‘lishingni nechog'li orzu qila-
man!” [Avesto 2001, 26].

“Avesto” olam va odam, shaxs va jamiyatni komillikka chor-
lovchi buyuk odamiylik, insoniylik falsafasidir. Mazkur kitobda
keltirilgan javonmardlik falsafasi asrlar osha juda ko‘plab pand-
noma va gahramonlik ruhidagi badiiy asarlarga ham o'z ta’sirini
o‘tkazib keldi. Masalan, eng qadimgi O‘rxun-Enasoy bitik toshlari,
Firdavsiyning “Shohnoma”si, Kaykovusning “Qobusnoma”si, Yusuf
Xos Hojibning “Qutadg‘u bilig” kabi padnoma turkumidagi barcha
asarlarga oz ta’sirini o‘tkazdi.

“Avesto”dagi “Olam Shahriyori ruhlar dunyosida Ahura-
mazdaning amr-irodasini bajarsa, moddiy olamda ma’danlar ilohi,
bechoralar va g‘arib-u benavolarning panohidir. Uni mehribonlik
va javonmardlik olami deb ham ataganlar” [Avesto 2001, 304].
Javonmardlikning tarixiy asoslarining ildizini “Avesto”dan topish
mumkin. “Avesto”’da keltirilishicha, “Kayumart” (Gayah maritan),

97



Sardor UMAROV

pahlaviyda “Gayumard” - ma’nosi o‘lguvchi jon, yo‘qlikka mahkum
jon. Forsiyda u “Kayumars” shakliga o‘zgargan. Kayumart Ahura
Mazda yaratgan ilk bashardir. U yaratuvchi bunyod etgan astumand
(moddiy) olamning oltinchisi. Uning yaratilish muddati yetmish
kun, ya’'ni oxirgi gahanbor (yaralishning so‘nggi pallasi)da xoti-
ma topdi. Kayumart fikr qilguvchi ilk odam edi” kabi mazmundagi
talginlarga duch kelamiz [Avesto 2001, 327].

“Avesto”dagi javonmardlik olami Kaykovusning “Qobus-
noma” asarida ham tilga olinadi: “Ey farzand, bilgilki donishlar aql
va juvonmardlikdin alfoz bila jasadsiz bir necha surat yasabdurlar.
Bu suratlar tan, jon, havos va maoniy suratidir. Debdurlarki, bu
suratning tani - juvonmardlik, joni - rostlik, havosi - donishmand-
lik, maoniysi - safodir. Tan yetg‘on guruh iyorlar va sipohiylar-
durki, haloyiq ularga juvonmardlar deb ot qo‘ydilar; tan va jon
yetg‘on guruh zohirda ma'’rifat sohibidurlarki, haloyiq ularga
yolg‘on ma'rifat deb ot qo‘ydilar; tan, jon va havos yetg‘on guruh
hukamo, anbiyo va avliyodurlarki, xaloyiq ularga g‘oyat donish-
mand deb ot qo‘ydilar; tan, jon havos va maoniy yetg‘on guruh far-
ishtalardir va ularga juvonmardlik nasib bo‘ldi”, deydi [Kaykovus
2015, 158].

“Qobusnoma”da iyorlar so‘zi bir necha marotaba qo‘llana-
di. Lekin mazkur so‘zning lug‘aviy va istilohiy ma'nolari haqgida
yetarlicha ma’lumot berilmagan. “Iyor” so‘zi arabcha so‘zdan olingan
bo‘lib, “mezon”, “o‘lchov”, “tartib”, “nizom” degan ma’nolarni ifoda-
laydi. Mazkur istiloh Bag‘dod va Xuroson shaharlarida ijtimoiy-si-
yosiy harakatlar bilan bog‘liq termin sifatida ishlatilgan. “Iyor” so‘zi
futuvvat va javonmardlikda futuvvat ahlining bir turi yoki ma’lum
magqsad doirasida uyushgan guruhni ifodalab kelgan. Futuvvatno-
ma turkumiga oid juda ko‘plab asarlarda mustabid tuzumga qarshi
xalq ichidan chiqgan yosh yigitlar jamoasini ham ifodalab kelgan.
Bu gatlam xalq himoyachilari, milliy ozodlik yo‘lida boshini dorga
tikishgacha (sarbadorlar) borgan milliy xalq gahramonlar sifatida
mashhur bo‘lgan. “Iyor” so‘zi axloqiy istiloh sifatida javonmardlik-
ning amaliy ko'rinishi bo‘lib, himmat, saxovat, fidoyilik, to‘g'rilik
asosida yashaydigan inson ma’'nosiga to‘g'ri keladi. “Qobusnoma”da
juvonmardlikning muhim uch xususiyati sanab o‘tiladi: “juvonmard-
lik asli uch narsadur: biri ulkim, aytg‘on so‘zingni o‘zing qilsang,
ikkinchisi ulkim, rostlikka xilof gilmasang, uchinchisi ulki, hayr ishni
ilgari tutsang. Odamdag‘i qolg‘on barcha sifatlar bu uch narsaning
ostidadur” deya izohlaydi [Kaykovus 2015, 158-159].

Umuman, futuvvat ilmining bu kabi talginlari Zardushtiy-

98



Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talgin

likning muqgaddas kitobi sanalgan Avesto orqali keyingi davr na-
munalarida ham ko‘rinadi. Futuvvat va javonmardlikning ma’lum
oqim sifatida shakllanish tarixini falsafashunos olim S.Karimov
Moniy va Mazdak ta'limotiga borib taqalishini ta'kidlaydi [Kari-
mov 2021, 217]. Bu kabi talqinlar esa futuvvat va javonmardlikning
ma’'lum bir uyushmaga birlashish davri forsda va arablarda shakl-
langan degan an’anaviy talginlarni rad etadi. Aslida futuvvatning
paydo bo'lishi, tarixiy taraqqiyotini Qur’oni karimdan va payg‘am-
barlar tarixidan izlash o‘rinliroq.

X-XI asrlar “Ixvon as-safo” (Soflik og‘alari) uyushmasi ham
aynan futuvvatjamoalariga birlashgan guruhga o’xshab ketadi. “Ixvan
as-safo”, (X-XI) futuvvat, axiylik, javonmardlik kabi orifiy-zohidlik
g‘oya va harakatlar mavjud ediki, o‘shalar asosida tasavvuf qaror
topgan edi. G. E. fon Gryunebaum o‘zining “Mumtoz Islom” asarida
“.so'fiylar o'z g'oyalarini futionlardan (ya’ni futuvvatchilardan)
qabul qilgan”, deb yozadi [G. E. fon Gryunebaum 1986, 183]. IX-XI
asrlardagi darveshlar jamoasi hunarmandlar jamoasi bilan uzviy
alogada bo‘lganligini Y. E. Bertels ham alohida ta’kidlaydi [Bertels
1965, 21].

Ik fatiylik uyushmalari islom paydo bo‘lmasidan oldin
Eron, Iroq va Arabiston yarim orolida mavjud edi. Mazkur guruh
uyushmalarning g‘oyaviy va falsafiy asoslari alturizm, birodarlik,
xayrixohlik kabi axloqiy tizimni nazarda tutardi. Futuvvat islomdan
oldingi davrlarda saxovat, mehmonnavozlik, jasorat, iysor kabi
gadriyatlar bilan uyg‘un talgin etilgan. Islom dinidan keyin esa
futuvvat tashkiliy birlashmalarga birlashishi tezlashdi. Muruvvat,
saxovat, himmat, ehson; javonmardlik, jasorat, mardlik, birodarlik,
mehmonnavozlik, oliyjanoblik kabi tushunchalarislom madaniyatida
axloqiy kategoriya darajasiga ko‘tarildi. Natijada, futuvvat g‘oyalari
islom madaniyatida axloqiy kodeks maqomiga aylandi. Uning
axloqly mazmun kasb etishi Qur'oni karimga, undan keyin esa
payg‘ambarimiz va u zotning sahobalari hayoti va sunnatga borib
taqaladi. Demak, futuvvat ilmi islom olamida birinchi navbatda
axloqiy qoidalar majmuasi sifatida shakllangan, deya xulosa qilish
mumKkin.

Futuvvat, darveshlik va faqr masalasi tadqiqiga doir

izlanishlar

VII asr oxiri va VIII asr boshlarida tasavvuf tarixining ilk
rivojlanish davri bo‘lib, bu davrda so'fiy sozi o‘rnida zohid so‘zi
ishlatilar edi. Mazkur davrni Eronlik olim Birinjkar [BupuHnmxkap

99



Sardor UMAROV

2014, 7-8], turk olimi U.Turar va K.Yilmaz “zuhd” (zohidlik) davri
deb atashgan [Selgiik 1994, 25].

Ingliz shargshunosi R.Nikolson “so‘fiylik islomdan oldin-
gi davrda ham mavjud bo‘lgan degan” degan fikrni ilgari suradi
[Nicholson 1978, 58-60]. VIII asr oxiri va IX asr boshiga kelib zohid
so‘zi o‘'rnida so'fiy so‘zi faol qo‘llana boshlandi. Asta-sekin so‘fiylik
rivojlanib ketdi. IX-X asrlarga kelib so‘fiylarning mistik jamoalari
paydo bo‘ldi. X asrda Iroqdagi mistik maktabning ovozi har yerga
yoyilgan bo‘lsa-da, boshqa yerlardagi mistik maktab qoidalarida
“so‘fiy” istilohi qo‘llanilmas edi. So‘fiy O‘rta Osiyo va Xuroson mistik
maktablarda “hakim” deb nomlanar edi. Masalan, Hakim Termiziy
asarlarida so'fiy atamasi ishlatilmagan. Abu Abdulloh Muhammad
ibn Abdulloh al-Hakim al-Naysaburiy al Bayyiy (v 409/1014) to-
monidan yozilgan “Tarixi Nishopur” asarida IX-X asrlarda Nishopur-
da yashagan olimlarmashhur kishilarning tarjimayi holi berilgan.
Bu kitobda 50 ga yaqin mistik ma'lumotlar bor. Ularning birortasi-
da ham so'fiy yoki malomatiy deb atalmagan. Ular ko‘proq zuhhod,
ubbod deb atalgan [Cupoxugaunos 2011, 88]. Ular oz tartib qoi-
dalariga ega edilar. So‘fiylik tashkilotlari o'z halqalarini ishlab
chiqishdi. Bu halqalar ichida pir va muridlik masalasi alohida ahami-
yat kasb etardi.

Tarigatning shakllanishi va so‘fiylikning mazmun-mohiyatini
bilish uchun murid pirga qo‘l berib undan ilm o‘rganishi kerak edi.
Pirlar oz muridlariga turli xil og‘ir sinovlar berib nafsini tarbiyalar
edi. Muridlar pirning xonaqohlarida ilm olishar va bo‘sh vaqtlarida
kasb-hunar bilan mashg‘ul bo‘lishardi. Odatda xonaqohlar odam-
lar gavjum shaharlarda bunyod etilar edi. Basra, Kufa, Nishopur
va Bag'doddagi so‘fiylik jamoalari hunarmand kosiblar jamoalari
bilan doim aloqada bo‘lgan. Atoqli shayxlarning tarjimayi hollari
bilan tanishish ularning aksariyati kasb-korning u yoki bu turi bilan
mashg‘ul bo‘lganligini ko‘rsatadi. Shunga asoslanib aytish mumkinki,
darveshlar jamoalari va kosiblarning yashirin tashkilotlari (futuv-
vat) o‘rtasida qandaydir alogalar ham bo‘lgan [BepTesnbc 2005, 74].

Futuvvat guruhlari va darvesh jamoalarining bir-biriga
yaqinligi va alogadorligi haqida Alisher Navoiy o‘zining “Farhod va
Shirin” dostonining 18-bobida to‘xtaladi. Unda jannat va do‘zaxni
yaratgan Allohning jabborlik (rahmdillik) bilan birga qahhorlik
(qahrli) sifatlari keltiriladi. Va agar kimgaki shohlik oynasi berilsa,
u fanofilloh maqomiga tushib, Alloh jamoliga muyassar bo‘ladi.
Allohning zotiga yetgan qul banda Haq sifatlariga ham ega bo‘lm-
og'i kerak. Allohning jamoliga yetishish (vuslat) har qanday ulug‘lik

100



Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talgin

maqomidan ham ustundir. Biror dushman uning joniga qasd
qilsa-yu, bu esa dushmaniga jonini qurbon qilsa yoki hodisalar ka-
monidan yuzlab o‘q otilsa-yu, bu o‘qlarni dushmaniga emas, o‘ziga
ravo ko‘rsa bu ish darveshlikka xos sifatlardandir deydi:

Qay-u dushmanki, gasdi joni qilg‘ay,

Tilarkim, jon aning qurboni qilg‘ay.
kkok

Havodis shastidin gar kelsa yuz o'q,

Ravo ko‘rgay o‘ziga, o'zgaga yo'q.
kK3

Bu darveshlikda xush sifatdur,

Vale shohlig‘da noxush xosiyatdur.

Navoiyning darveshlik haqidagi umumfalsafiy qarashlari
zamirida futuvvat g'oyasiga xos bo‘lgan oz manfaatidan boshqalar
manfaatini ustun qo'yish (alturizm) g‘oyasi yotadi. Bu g‘oyalar-
ning ildizi esa Qur'oni karimga va payg‘ambarimiz sunnatiga borib
bog‘lanadi. Rasululloh sollalohu alayhi va sallam aytdilarki: “Kim
do‘zax olovidan uzoq va jannatiy bo‘lishni istasa, ajalini Allohga va
giyomat kuniga ishongan - imon keltirgan holda garshilasin. O‘ziga
ravo ko‘rganni o‘zgalarga ham ravo ko‘rsin, ya'ni odamlarning o‘ziga
nisbatan qanday muomala qilishlarini xohlasa, u ham odamlarga
shunday muomala qilsin” [Axmag HW6H Myxammag A6ayJniox
2020, 172]. Payg'ambarimiz hadislarida keltirilishicha, “O‘zi yaxshi
ko‘rgan narsani birodariga ravo ko‘rmoqlik iymondandir. O‘zingiz
yaxshi ko‘rgan narsani birodaringizga ravo ko‘rmaguningizcha
hech biringiz chinakam mo‘min bo‘la olmaysiz" [Buxoriy 1991, 7].

Tasavvufshunos olim Najmiddin Komilov bu haqgida
shunday deydi: “Futuvvat bilan tasavvuf g'oyalari aksar bir-biriga
muvofiq keladi. Futuvvat ham, tasavvuf ham inson axloqini poklash,
mehr-u shafqat, himmat va mardlik ko‘rsatishni targ‘ib etadi. Va bu
jihatdan ilohiyot ishqida dunyodan yuz o‘girgan, jismini ma’naviy
kamolot yo‘liga qurbon etgan darvesh bilan birodarlik, fidoyilik
udumiga sodiq javonmardning magqsadlari mos edi” [KomusoB
2009, 110]. Demak, o‘zi sevgan narsasini do‘stiga ravo ko‘rish mu-
sulmonlikning muhim jihatlaridandir. Darvesh bilan javonmard
futuvvatning ana shunday muhim axloqiy talablariga sidqidildan
amal qilgan. Faqrlik ixtiyor etgan solih bilan futuvvat yo‘liga kir-
gan javonmard umumiy magqsadlari bir-biriga alogador bo‘lsa-da,
ma’lum bir masalalarda farq qiladi. Faqirlik - Allohga olib boradigan
eng qisqa yo'lidir. Faqirlik yo‘liga kirgan solih fanoga yetish uchun
o'z nafsi bilan kurashadi. “Menlik”ni mahv etib ilohiy o‘zlikni anglay-

101



Sardor UMAROV

di. Bunday faqirga esa bu dunyo muammolari qiziq emas. Futuvvat
yo‘liga kirgan javonmard esa ham jismonan, ham ruhan o'z nafsiga
garshi jihod qiladi. U ham “menlik”ni yengib, ilohiy o‘zlikni anglay-
di. Ammo fatiyning faqrdan farqi esa u olam va odam muammosi-
ni o‘zining azaliy muammosi deb biladi. U ilohiy mohiyatni anglab
xalgni to‘g'ri yo‘lga qaytarish, jamiyatdagi nohagliklarga qarshi
kurashish uchun ilohiy dargohdan ortga qaytadi.

Bu esa axloq masalasida ularning g‘oya va qarashlari
mushtarak ekanligini yana bir bor tasdiqlaydi. Juda ko‘plab tasav-
vufshunos olimlar futuvvat ilmini faqat axloqiy jihatlariga e‘tibor
berib tasavvuf bilan bog‘liq taraflarini tahlil qilish bilan chekla-
nadilar. Futuvvat va tasavvuf har doim bir-biriga uzviy bog‘liqdir.
Futuvvat tasavvufsiz nazriy mohiyat kasb etmaganidek, tasavvuf
ham futuvvatsiz amaliy mohiyat kasb eta olmaydi. Tasavvuf ko‘proq
xos kishilarga mos ilm bo‘lsa, futuvvat xalqg ommasiga mo‘ljallangan
ilmdir. Lekin yuqoridagi fikrlar orqali futuvvat fagat tasavvufning
xalqona amaliy korinishi ekan, degan biryoqlama fikrga bormaslik
lozim.

Tasavvufdagi tarkidunyochilik qilish g'oyasi futuvvatda
goralanadi. Futuvvatda halol mehnat qilib, rohat va farog‘atda
yashash g'oyasi ilgari suriladi. Keyin vahdat ul-vujud muammosida
ham ularning qarashlari bir xil emas. Futuvvatchilar Alloh va in-
sonning bir biriga qo‘shilib ketish g‘oyasini oqlamaydilar. Ularning
nazdida Xudoni faqat irfoniy idrok qilish va uning zotiy sifatlarini
mushohada qilish mumkin xolos. V.Vazirovning keltirishicha, futuv-
vatga kirgan murid 3 bosqichni bosib o‘tadi. Birinchi bosqgichda mu-
rid pir yordamida Allohni idrok gilishni o‘rganadi. Ikkinchi bosqichda
esa Alloh tomonidan yuborilgan barcha diniy kitoblarni mushoha-
da qilishni o‘rganadi. Uchinchi bosqichda esa Alloh ma’rifatini mu-
koshafa qilish qobiliyatiga ega bo‘ladi [Basupos 1991]. Olimning
yuqoridagi tahlili ko‘proq vahdat ul-shuhud ta’limotiga yaqin keladi.
Olimning bu talqini yana mufassalroq tahlil qilish mumkin:

1. Toliblik (talab) - mazkur birinchi bosqichda murid
futuvvatga kirish uchun pirga qo‘l beradi. Oz nafsini poklashga
kirishadi. Bu bosqichda sabr; hilm, to‘g'rilik muhim sanaladi.

2. Muridlik (suluk) - bu bosqgichda murid ma’naviy poklan-
gandan so‘ng, futuvvat ahdini qabul qiladi. Majlislarda ishtirok etadi.
Kasb-hunar o‘rganadi. Jismoniy-ruhiy jihatdan tarbiyalanib boradi.

3. Fato (javonmard) - bu bosqichda murid eng yuqori da-
rajaga yetadi. Unda komil insonga xos sifatlar shakllanadi. Zohiri
xalq bilan botini esa Alloh bilan qurb hosil giladi.

102



Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talgin

Bu bosqichlar tasavvuf tariqatlaridagi sayr-u suluk bos-
gichlariga juda yaqin ammo bir-biridan farq qiladi. Futuvvatda bu
jarayon ko‘proq ijtimoiy, kasbiy-ma’'naviy jihatlari bilan namoyon
bo‘ladi. Mazkur talqinning badiiy adabiyotga transformatsiyalashu-
vini Alisher Navoiyning “Xamsa” asari orqali yanada aniq tasavvur
qilish mumkin.

Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talqin

Alisher Navoiy dostonlarida futuvvat va javonmardlik
g‘oyasi juda chuqur badiiy tagzaminiga ega. Navoiy futuvvat g‘oyas-
ini faqat axloqiy kategoriya sifatida emas, balki komil insonni tarbi-
yalovchi yo'l sifatida tasvirlaydi. Yuqorida tilga olingan uch bosqich:
talab, murid, fato - Alisher Navoiy “Xamsa”dostonidagi syujet-
lar, obrazlar va badiiy timsollar orqali tasvirlanadi. Masalan, talab
bosqichini Navoiy “Hayrat ul-abror” dostonida keltirilgan hikoyatlar
orqgali sharhlaydi. Tolib yuksak darajaga yetish uchun iymon, islom,
adolat, karam, ilm, poklikka intilishi lozim. Hikoyatlar aslida tolib
egallashi lozim bo‘lgan bosqichlar bo‘lib, unda tolib 0z nafsini tarbi-
yalab borishi lozim.

Dostonning har bir maqolati va unga ilova qilingan hikoyat-
lar orqali muayyan axloqiy g‘oyalar ilgari suriladi. “Hayrat ul-abror”
Alisher Navoiy tomonidan futuvvat g‘oyasining nazariy va poetik
manifesti darajasida yozilgan asardir.

Keyingi ikkinchi - muridlik bosqichini “Xamsa”ning ishqiy
qissalari sanalgan “Farhod va Shirin” va “Layli va Majnun”ning bir-
biriga bo‘lgan majoziy va ilohiy ishqi orqali tahlil gilish mumkin.
Doston qahramonlari ma’shuqa timsoli orqali Hagni izlaydi.
Masalan, Farhod oz muhabbati yo‘lida oz nafsi bilan kurashadi.
Dostondagi dev, robot odam, ulkan tog ham aslida Farhodning nafsi
timsoli edi. Farhod iymoni, pokligi va mehnati bilan ularni yenga-
di. Farhod bu ishlarni Shiringa yoqish uchun emas, balki ishq uchun
qiladi. Ishq uning butun vujudini poklaydi. Navoiy Farhod tim-
soli orqali futuvvatni ishq bilan uyg‘un tasvirlaydi. Farhod ishqgni
talab qilmaydi, balki ishqqa munosib bo‘lishga harakat qiladi. Bu esa
futuvvatning eng chuqur qatlamidir.

Farhoddagi futuvvatga xos adabning ildizi aynan ishq bilan
bog'liq edi. Farhod majoziy ishq orqali Haqqa yetishmoqchi bo‘lgan
murid timsoli sifatida gavdalanadi. Koshifiy tabiri bilan aytganda,
futuvvat bir daraxt bo‘lsa, unga kuch va tiriklik baxsh etib turuvchi
kuch bu pok muhabbatdir [Koshifiy 2019, 300].

Farhod va Xusrav bilan bog‘lig munozarada o‘zini ulug’

103



Sardor UMAROV

Chin xoqonining o‘g‘li ekanligidan g‘ururlanmaydi. Bu muridning fu-
tuvvatga xos yuksak tavozesidir.

Farhodning ulkan tog'ni teshib nahr ochishi - futuvvatga
xos xidmatning yorqin ifodasidir. Farhodning muhabbati amaliy
futuvvatdir. Farhod doston so‘ngida ishq uchun jonini fido etadi. Bu
fano holati futuvvatdagi o‘zini boshqalar uchun fido qilish g‘oyasi
bilan hamohang holdir. Bu holat muridning o‘zini Haq uchun yo‘q
qilishdir. Farhod ishq orqali komillikka erishadi. Bu Allohga muridlik
ya’'ni qullikning eng yuksak ko‘rinishidir.

“Layli va Majnun” dostonida esa futuvvat ruhiy jarayonlar,
hollar, magomlar bilan tasvirlanadi. Majnun uchun maqsad bitta. U
ham bo‘lsa, majoziy ishq orqali ilohiy ishq vasliga yetishish. Majnun
uchun futuvvat Allohga yaqinlashtiruvchi bir vosita. Majnun doston-
da to‘laligicha fanoga yuz tutgan oshiq sifatida tasvirlanadi. Majnun
uchun bu dunyo tashvishlari zarracha ahamiyatsiz. U - ilohiy ish-
gdan sarmast oshiq. Vujudi bu olamda mavjud bo‘lsa-da, ruhiyati, hol
martabasi bu dunyoga xos emas. Har safar Laylini ko‘rganda, o‘zini
yo‘qotadi. Bir holdan ikkinchi holga o‘zgaradi. Majnun haqiqiy fatiy
oshig. Uni Navfalning qiziga uylantirishdi. Ammo ikki yorning visol
kechasi uzoqgqa bormadi. Qiz boshqa insonga muhabbat bog‘lagan
edi. Majnun barcha aybni 0z bo‘yniga oladi va yigitlik shani, g'ururi
va or-nomusini o‘ylamasdan qizga yuksak muruvvat ko‘rsatib, gizni
el oldidagi malomatdan saqlaydi. Chunki Majnun haqiqiy javon-
mard valiy timsolidagi orif zotdir. Uning ichki dunyosi bu dunyoning
savdolari bilan savdolashmaydi. Qalbi fanoga yuz tutgan oshiq
uchun bu dunyo sinovlarining zarracha gadri yo‘q. Majnun uchun
eng katta sinov - bu Layli ishqi orqali Haq vasliga yetishishdir.
Majnunning maqgsadi ishq olovida toblanib, ilohiy mohiyat asroridan
bahramandlik hissini tuyishdir.

Futuvvatning uchinchi bosqichi - bu fato bosqichidir.
Alisher Navoiy “Xamsa”ning yakunlovi “Saddi Iskandariy” dostonida
Iskandarni fatiy hukumdor, odil podshoh, dono aql egasi, valiy zot si-
fatida tasvirlaydi. Navoiy Iskandarni faqat fath etuvchi hukmdorligi-
ga emas, balki ichki dunyosini yengib nafs ustidan g‘alaba qozongan
komil avliyo zot jihatlariga urg'u beradi. Iskandar dunyo kezadi.
Zulmdan aziyat chekayotgan odamlarni himoya qiladi. Qayerga bor-
masin ilm olishga intiladi. Futuvvatning feta bosqichi Iskandarda zo-
hiriy va botiniy qorishiq holda tasvirlangan.

Navoiy “Saddi Iskandariy” dostoni orqali futuvvat nafaqat
induvidal, balki ijtimoiy-siyosiy mezon vazifasini ham bajarishi
kerakligiga urgu beradi. Dostonlarda futuvvat har xil rakurslarda

104



Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talgin

ifodalangan. Ya'ni futuvvat bitta qolip emas. Har bir gahramonning
ruhiy-ma’naviy olamini ochayotganda har xil darajada tasvirlana-
di. Badiiy adabiyotda futuvvat g‘oyasi shunchaki g‘oya emas, balki
o‘zgarishga uchragan ma’no ko‘lami o‘zgarishga uchragan poetik
tafakkur, dramatik kuch, obrazning yadro tuzilmasidir.

Xulosa

Futuvvat g'oyasi islomiy-ma’rifiy tafakkur manbalarida
chuqur ildiz otgan bo‘lib, nubuvvat nuridan zohir bo‘lgan axloqiy ka-
molot yo'li sifatida shakllangan. Mazkur tushuncha saxovat, fidoyi-
lik, halollik kabi yuksak insoniy fazilatlarni o‘zida mujassam etadi.
Futuvvat g‘oyasi tasavvuf tariqatlariga, darvesh jamoalariga, faqr-
larga, javonmardlarga, malomatiylikning shakllanishi va rivojlani-
shiga ta’sir ko‘rsatgan. Futuvvat nafaqat so‘fiylik maktabi asoslarini,
balki barcha tariqatlar orasida axloqiy mezon vazifasini bajargan.

Futuvvat va javonmardlik diniy garashlar doirasida sof
axloqiy ilm, tasavvuf doirasida o‘rganilsa, tariqat, ijtimoiy-siyosiy
kuch sifatida olib qaralsa oqimdir, degan xulosaga kelindi.

Navoiy futuvvat g‘oyasini nafagat tasavvufiy, irfoniy, bal-
ki badiiy estetik hodisa sifatida ham tasvirlaydi. “Xamsa” dostoni
gahramonlari Farhod, Majnun, Iskandar orqali Navoiy futuvvat
g‘oyasini obraz va timsol darajasigacha olib chiqdi. Futuvvatni ax-
loqiy qadriyat sarhadlaridan olib chiqib badiiy tafakkur kengliklari
tadbiq etdi. G‘oyani obrazga, obrazni timsolga, timsolni esa xarakter
tip darajasiga olib chiqdi. Hali hech kim badiiy tafakkur maydonida
Navoiychalik futuvvat g‘oyasini poetik san’atkorlik darajasiga olib
chiqib yuksak avj pardani tasvirlab bera olgan emas. Navoiy futuv-
vatning falsafiy, axloqiy g‘oyalarini dostonlarning tag zamiriga sing-
dirib yubordi. Natijada futuvvat g‘oyasi “Xamsa” dostonida axloqiy
kodeks emas, balki badiiy voqelikning ichida yashaydigan, yuksak
dramatizmga qurilgan murakkab falsafiy obrazga aylandi.

Adabiyotlar

Anumep Hasowuit. 2001. MAT. Hurupma Ttomauk. 17 T. Hacoitum
ya-myxabbat. Hampra TaiépsoBumsap C. FanHuesa,
M.Mup3zaaxMegoBa. TouikeHT: PaH.

Asecmo. 2001. Tapuxuii-agabut éaropjuk. Ackap MaxkaMm Tap»KHUMacH.
TomkenT: Hlapk.

Bedirhan. Editor: Melike Tiirkan BagliKerim Egitim ve Saglik Vakfi ve
TURKAD Istanbul Subesi 3 Aralik, Istanbul.

Buxoriy. 1991. Sahihi Buxoriy. 1-jild. Arabchadan Zokirjon Ismoil tarjimasi.
Toshkent: Qomuslar Bosh tahririyati.

BepTensbc, E.3. 1965. Cydpusm u cyguiickas aumepamypa. MockBa.

105



Sardor UMAROV

bepmenwvc, E.J. 2005. Cy¢duszm sa macasgyd adabuému. Pyc muaudaH
H60dyana Mupsaes mapxcumacu. TOWKeHT: «Y36ekucmoH
Musaauti sHyukaonedusicu» /lasaam uamutl Haupuému.

bupunmxkap, P. 2014. 3nakomcmeo ¢ ucaamckumu Haykamu: Ka/aam,
daacaga, upgpan. Iep. ¢ nepc. C.XapKaHUA30Ba. TPEIUCI.
KOMMEHT. U 06111, pes. U.TaupoBoit. MockBa: Cajzpa.

Eraydin, S. 1994. Tesevvuf ve tarikatlar. Marmara tUniversitesi Ilahiyat
fakiiltesi vakfi yayinlari. Istanbul.

@apxaHru 3a60HU TOYUKH. 1969. (a3 acpu X To u6THA0U acpu XX). Ubopat
as ay yuign. [ap 3epu taxpupu M.Ilykypos Ba a. Yuagu 1.
MockBa: CoBeTcKasl SHIMKJI0MNe .

Gurel, Rahsan.1992. Razavinin Flitiivvet-namesi (Flitiivvet-nama-i kebir
veya Miftahud-dakayik fi beyan I futuvveti vel haqayik). Doktora
CaliGmasi. Istanbul.

['pronebaym, I. 1986. Kaaccuueckuii ucaam. (600-1258). Mocka: O4epku
HCTOPHH.

Hz. Peygamber ve fiitiivvet. 2017. Yayin Yonetmeni ve Bas editér: Muham-
mad.

Cupoxugauuos, . 2011. Y36ex mymmos adabuémununz gaacaduii
capyawmaaapu. TomkeHT: AHrK acp aBJa0OLHU.

Kowudpuii, X, 2019. @ymyseamHomau cysamoHuli éxyd Hag8OHMAPOAUK
mapukamu. Tapycumon: H.Komunos. TomkeHT: Y36ekucmoH
MUAAUT IHYUKAOnedusicu das1am uamuil Hawpuému.

KaiikoByc. 2015. Ko6ycHoma. ®opcuasan Myxammana Puso Oraxuii
TapkuMmacu. Hawpra Tanépsoumsap C. Josaumos, VY.
JonumoB. TowkeHT: O‘qituvchi.

Kuseyri. 2021. er-Risdle, Qohira.

Kapumos, C. 2021. Tacassyg ¢aacagpacu. YKy KynnanMa. CaMapKaHZ;:
CamJlY Haupwm.

Komuiios, H. 2009. Tacassyd. TomkeHT: MoBapoyHHaXp — Y36GeKHCTOH.

Nicholson, R. 1978. islam siifileri (The mystics of 1slam). Ankara: Kiiltiir
bakanlig1.

Ongoren, Resat. 2003. Ma’riif-i Kerhi. TDVIA, XXVII], istanbul.

Schimmel, A. 1957. TaberiTarihi’'nden. Bkz. Tarthu't-Taberi, Kahire.

Cynnamuit. 1977. Tacassygda ¢pymyseam. tapx. Otaum C. AHKapa.

Sajjodiy, S. 1370 h. Farhangi istilohot va ta’biroti irfoniy. Tehron: Tohuriy.

Tacassy¢ ea HakwbaHOulinuk: maHbaaap ea Xukmamaap. 2019.
TapxkumoH Ba cy36omu myamiudu: C.Cardymanox. Macbyn
MyxappHp: Y. AIMMOB; Y36eKUCTOH MYCYJIMOHJIAp MA0PACH.
TowmkeHT: “O‘zbekiston” HMUY.

Uludag, Siilleyman. 1996. Fiitiivvet. XIII, TDVIA, Istanbul.

Yemon, T 1999. Tacassyd mapuxu. ToiikeHT: UCTUKJIO0L.

BazupoB, B. 1991. Ouepkxou d¢aacapau uumumouu Kasom 8a
¢dymyseam, [.

IMaix Axmanm WMo Myxamman A6aysiox. 2020. Axaokyc coauxuiin
(Axwunap axaoxu). Maiix Axman U6H MyxamMaz A6AyJ10X,
TowmkeHT: Azon kitoblari.

106



Futuvvat va badiiy ijod: tahlil va talgin

Futuwwa and Literary Creativity: Analysis
and Interpretation

Sardorbek Umarov*

Abstract

This article offers a comprehensive examination of futuwwa - a
key ethical and spiritual concept in classical Uzbek and Sufi literature. It
investigates the historical origins of futuwwa, tracing its presence in pre-
Islamic cultural paradigms and its systematic evolution within Islamic
intellectual and spiritual traditions. Special attention is given to the literary
articulation of futuwwa ideals through the poetic imagination of Alisher
Navoi, particularly within the character systems of his Khamsa. The study
employs a comparative approach to analyze conceptual intersections and
divergences between fata and Sufi, as well as between dervishhood and
javanmardi. Moreover, the article addresses scholarly debates regarding
the classification of futuwwa - as a spiritual path (tariga) or a sociocultural
movement - while also elucidating its integrative relationship with
nubuwwa (prophethood) and walaya (sainthood). The complex dynamics
of the pir-murid relationship are examined within the broader framework
of futuwwa, ultimately demonstrating how futuwwa serves as a bridge
between mystical ethics and literary representation.

Key words: futuwwa, nubuwwa, waldya, tariqa, Sufism,
dervishhood, javanmardi, Mani, Zoroastrianism, Avesta, pir-murid, classical
literature.

References

Alisher Navoiy. 2001. MAT. Yigirma tomlik. 17 t. Nasoyim ul-muhabbat.
Nashrga tayyorlovchilar S.G‘anieva, M.Mirzaahmedova.
Toshkent: Fan.

Avesto. 2001. Tarixiy-adabiy yodgorlik. Asqar Mahkam tarjimasi. Toshkent:
Shargq.

Bedirhan. Editor: Melike Tiirkan BagliKerim Egitim ve Saghk Vakfi ve
TURKAD Istanbul Subesi 3 Aralik, Istanbul.

Buxoriy. 1991. Sahihi Buxoriy. 1-jild. Arabchadan Zokirjon Ismoil tarjimasi.
Toshkent: Qomuslar Bosh tahririyati.

Bertels, Ye.E. 1965. Sufizm i sufiyskaya literatura. Moskva.

Bertels, Y.E. 2005. So‘fizm va tasavvuf adabiyoti. Rus tilidan [.Mirzaev

'Sardorbek A. Umarov - Doctor of Philosophy (PhD) student at the Alisher Navoi
Tashkent State University of Uzbek Language and literature.

E-pochta: s.umar.91@mail.ru

ORCID ID: 0009-0006-5696-5532

For citation: Umarov, S.A. 2024. “Futuwwa and Literary Creativity: Analysis and
Interpretation”. Golden scripts 4: 91 - 108.

107



Sardor UMAROV

tarjimasi. Toshkent: «0zbekiston Milliy ensiklopediyasi» Davlat
ilmiy nashriyoti.

Birindjkar, R. 2014. Znakomstvo s islamskimi naukami: kalam, falsafa,
irfan. Per. s pers. S.Xadjaniyazova. predisl. komment. i obu.
red. .Tairovoy. Moskva: Sadra.

Eraydin, S. 1994. Tesevvuf ve tarikatlar. Marmara Universitesi Ilahiyat
fakiiltesi vakfi yayinlari. Istanbul.

Farhangi zaboni toyiki. 1969. (az asri X to ibtidoi asri XX). Iborat az du yild.
Dar zeri tahriri M.Shukurov va d. Yildi I. Moskva: Sovetskaya
ensiklopediya.

Gurel, Rahsan.1992. Razavinin Flitiivvet-namesi (Flitiivvet-nama-i kebir
veya Miftahud-dakayik fi beyan I futuvveti vel haqayik). Doktora
CaliGmasi. Istanbul.

Gryunebaum, G. 1986. Klassicheskiy islam. (600-1258). Moskva: Ocherki
istorii.

Hz. Peygamber ve fiitiivvet. 2017. Yaymn Yonetmeni ve Bas editor:
Muhammad.

Sirojiddinov, Sh. 2011. O0%Zzbek mumtoz adabiyotining falsafiy
sarchashmalari. Toshkent: Yangi asr avlodi.

Koshifiy, H. 2019. Futuvvatnomai sultoniy yoxud javonmardlik tariqati.
Tarjimon: N. Komilov. Toshkent: O‘zbekiston milliy
ensiklopediyasi davlat ilmiy nashriyoti.

Kaykovus. 2015. Qobusnoma. Forschadan Muhammad Rizo Ogahiy
tarjimasi. Nashrga tayyorlovchilar S. Dolimov, U. Dolimov.
Toshkent: O‘qituvchi.

Kuseyri. 2021. er-Risdle, Qohira.

Karimov, S. 2021. Tasavvuf falsafasi. O‘quv qo‘llanma. Samarqgand:
SamDU nashri.

Komilov, N. 2009. Tasavvuf. Toshkent: Movarounnahr — O‘zbekiston.

Nicholson, R. 1978. islam siifileri (The mystics of 1slam). Ankara: Kiiltiir
bakanlig.

Ongoren, Resat. 2003. Ma’rif-i Kerhi. TDVIA, XXVII], istanbul.

Schimmel, A. 1957. TaberiTarihi'nden. Bkz. Tarihu’t-Taberi, Kahire.

Sullamiy. 1977. Tasavvufda futuvvat. tarj. Otash S. Anqgara.

Sajjodiy, S. 1370 h. Farhangi istilohot va ta’biroti irfoniy. Tehron: Tohuriy.

Tasavvuf va naqshbandiylik: manbalar va hikmatlar. 2019. Tarjimon va
so'zboshi muallifi: S.Sayfulloh. Mas’ul muharrir: U. Alimov;
O‘zbekiston musulmonlar idorasi. Toshkent: “O‘zbekiston”
NMIU.

Uludag, Siileyman. 1996. Fiitiivvet. XI1I, TDVIA, Istanbul.

Usmon, T. 1999. Tasavvuf tarixi. Toshkent: Istiqlol.

Vazirov, V. 1991. Ocherkhoi falsafai ichtimoii Kalom va futuvvat, D.

Shayx Ahmad Ibn Muhammad Abdulloh. 2020. Axloqus solihiyn (yaxshilar
axloqi). Shayx Ahmad Ibn Muhammad Abdulloh. Toshkent:
Azon kitoblari.

108



